Klaus Bigge Berlin, im Januar 2026

Beitrag zum Thema ,Moglichkeit”

Moglich meint: ein Ereignis kann eingetreten sein oder (jetzt oder kiinftig) eintreten; es muf3
aber nicht geschehen. Von ,, méglich“ sprechen wir im Hinblick auf das Bestehen oder Eintreten
von Zustanden (Ereignisse). Moglich ist ein Ereignis, wenn seine Beschreibung nicht logisch wi-
derspriichlich ist und es mit den Naturgesetzen vereinbar ist, schlieflich wenn es, so davon ab-
hangig, technisch machbar ist.

Der Begriff Moglichkeit steht im Zusammenhang mit den Begriffen von Wirklichkeit, Notwen-
digkeit. Zufall, Phantasie und Phantastik gehdren in den weiteren Zusammenhang, sind aber
anders geartete Kategorien. Was wirklich ist, ist auch moéglich; nicht alles, was méglich ist, ist
bzw. wird wirklich [abweichend Diodor, s. sogl.]. Was nicht moglich ist, das ist notwendig nicht
usw. Die Modallogik befafdt sich mit diesen Verhaltnissen.

Eine liberraschende Erwdgung ist: moglich sei nur das, was tatsachlich eingetreten ist oder ein-
treten wird (Diodor - nach Eisler, Rudolf: Worterbuch der philosophischen Begriffe, Band 1. Berlin
1904, S. 679-683, in zeno.org; s.a. Wikipedia, Moglichkeit). Das knlipft an die naturgesetzliche
Betrachtung an und besagt letztlich, dafs nur dann geklart ist, dafs das in Bezug genommene
Ereignis naturgesetzlich moglich ist, wenn es eingetreten ist. Das denkt den Bezug auf die Na-
turgesetze konsequent zu Ende, dabei muf sich die Uberlegung aber auch auf menschliche Ent-
scheidungen beziehen. Was moglich ist, hdngt oft von Entschliissen und Handeln des Menschen
ab. Ist ein von der Entscheidung eines Menschen abhdngiges Ereignis nicht eingetreten, haben
die Naturgesetze dafiir gesorgt, daf die Entscheidung fiel wie sie fiel. (Dabei gilt: Naturgesetze
sagen nicht, was geschehen soll oder muf}, sondern was tatsachlich geschieht [D. Hume;
M. Schlick]).

Die Betrachtung Diodors blendet die epistemische [erkenntnisbezogene] Verwendung des Wor-
tes ,moglich” aus. Im allgemeinen Sprachgebrauch ist ,mdéglich“ ein Wort, das verwendet wird,
um das fehlende Wissen um das, was geschehen ist (es ist moglich, dafd er nach Hause gekom-
men ist) oder gerade geschieht (es ist moglich, dafd er gerade zu Hause angekommen ist) oder
geschehen wird (es ist moglich, dafd er nach Hause kommen wird), auszudriicken. Kant hat die
Moglichkeit als zu den Modalitdten von Urteilen gehorig eingeordnet. Das sind die Unterschei-
dungen: moglich - wirklich; sodann notwendig - zuféllig; schlief3lich dasein - nicht sein. Sie
betreffen nicht den Inhalt des Urteils, sondern unser Wissen um den Inhalt betrifft.

»,Moglich“ wird aber nicht nur epistemisch verwendet. Wenn wir danach fragen, ob die Moglich-
keit bestehe, daf$ etwas getan oder geschehen werde, betrachten wir die Wirklichkeit in ihren
Voraussetzungen fiir das, was geschehen kann.

Das Wort moglich erinnert uns daran, dafd das Leben nicht nur einfach vor sich hingeht, sondern
dafi es uns in DAS ANDERE fiihren kann. ,Alles ist moglich” ist Unsinn, denn es steht im Wider-
spruch zu den oben genannten Voraussetzungen des Maoglichen. Aber M.C. Escher fertigte Bil-
der, deren Unmadglichkeit erst auf den zweiten Blick erkennbar sind (,unmogliche Figuren“ wie
»Treppauf und Treppab“). Der iiberraschende Schachzug eroéffnet neue Moglichkeiten [die vor-
her schon bestanden, aber mit dem Zug offenbar werden]. Jede Begegnung mit einem Menschen
laf3t mich erleben, dafé Anderes, Neues, Lebenserweiterndes, Kraftigendes moglich ist.

KB



