
1 
 

 
Zusammenfassung des Treffens vom 11.01.2026 

Stichwort: ‚Möglichkeit‘ 

 
Teilnehmer:innen: Stefan Mebs, Renate Teucher, Arno Wiehe, Martin Wein, Aliki Bürger, 

Anna Strasser, Hans-Joachim Kiderlen, Auris Lipinski, Wolfgang Sohst 
 
 
Dem Begriff des Möglichen nähert man sich sinnvollerweise unter vier verschiedenen Ge-
sichtspunkten: 
 

1. Die abstrakte, formallogische Perspektive 
2. Die ontologisch-objektive Perspektive  
3. Die epistemisch-subjektive Perspektive 
4. Die politische Perspektive. 

 
Alle vier Perspektiven erfordern eine grundlegend verschiedene Methodik, um sich über sie 
verständigen zu können. Geht man davon aus, dass die Welt ein subjektiv und objektiv ko-
härentes und konsistentes Ganzes ist, ergibt sich das Verständnis der unterschiedlichen 
Annäherungen an das Mögliche daraus, einerseits eine vermittelnde Sprache zu finden, die 
alle vier Betrachtungsebenen miteinander verbindet, die andererseits die Verschiedenheit 
ihrer Perspektiven nicht aus dem Augen verliert. Dies setzt zunächst das Anerkenntnis vo-
raus, dass es tatsächlich eine objektive Welt gibt, d.h. eine solche, deren Existenz von kog-
nitiv begabten Wesen unabhängig ist. Dazu sind nicht alle Menschen bereit. Die Möglich-
keit subjektiver Aspekte Welt wurde dagegen noch von praktisch niemandem und in keiner 
Kultur geleugnet.  
 
1. Der formallogische Möglichkeitsbegriff 
 
Ein formallogischer, d.h. vollkommen abstrakter Umgang mit dem Möglichen wurde in sei-
ner modernen Form vor etwas mehr als 100 Jahren mit der so genannten Modallogik entwi-
ckelt, beginnend um 1912 mit den Arbeiten des US-amerikanischen Philosophen Clarence 
Irving Lewis. Die Modallogik stellt die Möglichkeit in die Mitte zwischen zwei weitere Be-
griffe, nämlich jenen der Unmöglichkeit und ihren komplementären der Notwendigkeit. 
Man kann sich dieser Definition zufolge die Möglichkeit wie einen dreistufigen Schalter auf 
dem breiten Bereich zwischen Notwendigkeit und Unmöglichkeit vorstellen: 
 

 



2 
 

 
Diesem rein formalen Möglichkeitsbegriff zufolge ist alles, was nicht unmöglich oder not-
wendig ist, möglich, ohne jedoch die Anwendung dieser Formel auf die Wirklichkeit zu kon-
kretisieren. 
 
Für diesen Möglichkeitsbegriff wurde in der Modallogik ein umfangreicher formaler Aussa-
genapparat entwickelt, mit dem sich logisch wahre Aussagen aus wenigen Axiomen dieser 
Logik ableiten lassen. Das große Problem der traditionellen Modallogik ist jedoch, dass sie 
ausschließlich mit ternären Aussagewerten arbeitet, d.h. sie reduziert die zulässigen Werte 
ihrer Aussagen auf die drei Werte ‚notwendig‘, ‚möglich‘ und ‚unmöglich‘. Es gibt dort folg-
lich, metaphorisch gesprochen, keinen ‚Schieberegler‘, der auch mehr oder weniger wahr-
scheinliche Möglichkeiten zulässt, sondern nur einen starren Schalter, der ausschließlich 
die drei  fixierten Aussagewerte ‚notwendig‘, ‚möglich‘ oder ‚unmöglich‘ erlaubt. Aus die-
sem Grunde ist der formallogische Möglichkeitsbegriff für einen wirklichkeitsgerechteren 
Umgang mit dem Möglichen sowohl aus ontologisch-objektiver als auch aus epistemisch-
subjektiver Perspektive weitgehend ungeeignet. Einen besseren, allerdings intellektuell 
deutlich anspruchsvolleren Ansatz liefern hier die mathematischen Disziplinen der 
Stochastik bzw. der Wahrscheinlichkeitsrechnung. 
 
Schon die allgemeine Bool’sche Aussagenlogik1 hält im Übrigen zwei verschiedene Ope-
ratoren für den Umgang mit Verlaufs-, Wahl- und Entscheidungsmöglichkeiten bereit. Der 
Oberbegriff hierfür lautet ‚Disjunktion‘. Die Diskunktion äußert sich wiederum in zwei ver-
schiedenen Varianten: Stehen einzelne Personen oder kollektive Entitäten vor der Möglich-
keit einer Wahl zwischen gegebenen Alternativen im Sinne eines logisch inklusiven Oder, 
d.h. sich gegenseitig nicht ausschließender Möglichkeiten, wird dies durch ‚OR‘ bzw. das 
Zeichen ‚∨‘ (von lateinisch ‚vel‘ = ‚oder‘), andernfalls, d.h. als als Wahlmöglichkeit unter ei-
nander ausschließenden Alternativen, als exklusives Oder durch ‚XOR‘ bzw. das Zeichen 
‚⟇‘ ausgedrückt. 
 
2. Der ontologisch-objektive Möglichkeitsbegriff 
 
Dem gesamten modernen Wissenschaftsbegriff liegt die Behauptung der Möglichkeit von  
Zuständen und Prozessen in einer von kognitiv begabten Wesen, speziell von Menschen, 
unabhängigen Welt zugrunde. Alles Beschreibungen der Welt, die aus dieser Perspektive 
vorgenommen werden, bezeichnet man auch als ‚physical framework‘ einer Betrachterper-
spektive. Kennzeichen dieser Perspektive sind: 
 

(a) Eine Standardisierung der Ereignis- und Zustandsbegriffe bei der Beschreibung  in-
tersubjektiver Beobachtungen; 

(b) der Versuch, Ereignisketten in Ursache-Wirkungs-Beziehungen zu deuten; 
(c) der Versuch, aus solchen Ereignisketten allgemeine Konstanten und Regelmäßigkei-

ten der Wechselwirkung abzuleiten; 
(d) der Versuch einer maximalen Abstraktion beobachteter Ereignisse und Zustände in 

Gestalt mathematischer Funktionen; 

 
1 Einen guten Überblick über die Operatoren der Boole’schen Logik gibt der Wikipedia-Artikel unter: https://de.wikipedia.org/wiki/Boole-
scher_Operator. 



3 
 

(e) der Versuch, durch Beobachtung gewonnene Erklärungen von Ereignissen und Zu-
ständen für Ereignisprognosen zu nutzen. 

 
Der sich daraus ergebende Möglichkeitsbegriff ist heute eng mit dem Konzept der Wahr-
scheinlichkeit verbunden. Der Begriff ‚wahrscheinlich‘ sagt allerdings nichts darüber aus, 
wie es überhaupt möglich sein kann, dass etwas wahrscheinlich und nicht lediglich gewiss 
im Sinne von notwendig oder unmöglich ist. Der Begriff der Möglichkeit im ontologisch ob-
jektiven Sinne ist somit auch dem Begriff der empirischen Wahrscheinlichkeit vorgängig. Er 
ist jedoch nur in einer einzigen physikalischen Disziplin, nämlich der Quantenmechanik, 
präzise geklärt. Dort bezeichnet der Begriff ‚Möglichkeit‘ die ausschließlich statistisch er-
mittelbare Bestimmtheit elementarphysikalischer Ereignisse und Zustände, d.h. umge-
kehrt: deren Unbestimmtheit im Einzelfall. 
 
Dies wirft schwierige Fragen auf, die bis heute ungeklärt sind, beispielsweise jene, wie es 
sein kann, dass die so genannte ‚kohärente‘ Welt auf der Ebene der Quantenmechanik 
plötzlich und mit absoluter Gewissheit in die ‚inkohärente‘ Welt der Makrophysik übergeht. 
Ebenfalls bis heute ungeklärt ist die Frage, wie die beiden zueinander inkompatiblen Stan-
dardmodelle der Theoretischen Physik, nämlich das quantenmechanische und das relati-
vistische Modell, miteinander vereinigt werden können, eine Frage, die ihrerseits eng mit 
einer ontologischen Deutung des Begriffs der Wahrscheinlichkeit zusammenhängt. All dies 
sind fundamentale Fragen eines realen, d.h. ontologisch-objektiven Möglichkeitsbegriffs.  
 
Sofern man nun nicht bestreitet, dass es überhaupt eine solche ontologisch-objektive 
Ebene der Welt, d.h. eines geistunabhängigen Universums gibt, die auch das Verhalten 
geistbegabter Wesen steuert, ist die Zulassung einer solchen realen Möglichkeit eine lo-
gisch zwingende Voraussetzung dafür, dass es auch auf den höheren Existenzebenen, also 
z.B. der biologisch oder gar menschlichen Existenz, in einem nicht nur eingebildeten Sinne 
Möglichkeiten geben kann. Oder anders gesagt: Wenn die Welt tatsächlich von Grund auf – 
zumindest ab ihren makrophysikalischen Zuständen – absolut determiniert wäre, könnte es 
auch auf den höheren Ebenen keine Möglichkeit und damit auch keine Verhaltensfreiheit 
von Lebewesen geben, auch nicht des Menschen,. 
 
Ein Lösungsansatz für dieses Problem wird bereits seit ca. einhundert Jahren unter dem 
Stichwort ‚Emergenz‘ verfolgt. Diese Theorie ist allerdings nur dann erfolgversprechend, 
wenn man das in der europäischen Neuzeit aus der christlichen Metaphysik übernommene 
Axiom göttlicher Allmacht hinterfragt, demzufolge ‚die Welt‘ (heute: das physische Univer-
sum) von Anfang an und für immer von einem einzige Satz fester, nunmehr so genannter 
Naturgesetze und -konstanten gesteuert wird. Tatsächlich ist dieses Axiom für die gesam-
ten modernen Naturwissenschaften jedoch ohne Belang und sogar hinderlich. Stattdessen 
bietet es sich an, von einer prozesslogischen Offenheit des Universums auszugehen. Man 
könnte beispielsweise statt von einer dualistisch konzipierten Metaphysik, die (a) transzen-
dent geltende Naturgesetze und (b) darüber hinaus deren innerweltliche Geltung behaup-
tet, von einem unären, d.h. aus sich selbst heraus evolvierenden, weltimmanenten Bedin-
gungsgefüge ausgehen, dessen Fähigkeit zur Binnendifferenzierung der jeweils geltenden 
Ereignis- und Zustandsbedingungen auf linear geschichteten Existenzebenen man als ‚no-
mologische Offenheit‘ bezeichnen kann. Ob dieser logisch unbegrenzten Fähigkeit zur 



4 
 

Binnendifferenzierung empirische Grenzen gesetzt sind, lässt sich jedoch bis heute nicht 
sagen. Ein solcher Theorieansatz bietet zumindest die Grundlage eines Möglichkeitsbe-
griffs, der sich konsistent auch auf den anschließenden epistemisch-subjektiven Möglich-
keitsbegriff anwenden lässt. 
 
Der emergente Möglichkeitsbegriff macht die Möglichkeit, wenn man sie auf der ontologi-
schen Ebene als gegeben anerkennt, zu einer Eigenschaft des Wesens des Seins selbst. 
Dies impliziert das Konzept des Selbstvollzugs im Sinne einer Potenz zur strukturellen Ver-
änderung der Seinsbedingungen im Sein selbst, d.h. ohne Rekurs auf transzendente Geset-
zesautoritäten. Dazu gehört auch das Anerkenntnis, dass eine ausschließlich mathemati-
sche Modellierung künftiger Entwicklungen immer von einer empirisch nicht gedeckten 
Umkehrbarkeit aller physischen Prozesse ausgeht: Das zerbrochen Ei wird sich jedoch nie-
mals wieder in ein intaktes zurückverwandeln. Der Zweite Hauptsatz der Thermodynamik, 
d.h. der so genannte ‚Entropie-Satz‘, widerlegt die implizite Behauptung einer auch physi-
schen Umkehrbarkeit mathematischer Funktionen jedoch in vielen Fällen. Er ist gleichwohl 
nur eine verallgemeinerte Schlussfolgerung aus sehr vielen Beobachtungen, mithin ein 
Axiom der Physik, das keinen mathematischen Beweis seiner Geltung liefern kann, sondern 
als Axiom aller Beweisbarkeit per definitionem vorausgeht.  
 
Darüber hinaus wurden in der jüngeren Vergangenheit sowohl von prominenten Philoso-
phen (z.B. Alvin Plantinga) als auch Theoretischen Physikern (z.B. Max Teghart) unter-
schiedliche Ideen entwickelt, die unter dem Titel ‚Viele-Welten-Theorien‘ zusammenge-
fasst werden können.  Sie gehen allesamt davon aus, dass es genau so viele Welten wie 
Möglichkeiten ihrer Entwicklung gibt – also unendlich viele, weil es sich dabei um eine 
überabzählbar große Potenzmenge handelt –, nur dass uns diese alternativen Welten leider 
absolut unzugänglich sind. Derartige Spekulationen haben keinerlei ersichtlichen prakti-
schen Wert, weshalb sie hier nicht weiter erläutert werden.  
 
3. Der epistemisch-subjektive Möglichkeitsbegriff 
 
Dieser Möglichkeitsbegriff definiert die Grenzen des Möglichen auf der Grundlage dessen, 
was Menschen in einer konkreten Situation als ihre Handlungsoptionen sehen. Das 
schließt sowohl ein, dass sie real bestehende Handlungsmöglichkeiten nicht erkennen als 
auch, dass sie sich Möglichkeiten einbilden, die sie tatsächlich nicht haben. Die daraus re-
sultierende, reale Ungewissheit des Erfolgs einer Handlungsentscheidung können wir als 
die Summe aus kognitiven und emotionalen Erkenntnisdefiziten beschreiben. 
 
Aus der Perspektive des menschlichen Weltverhältnisses ist es sowohl existenziell als 
auch sozial unverzichtbar davon auszugehen, dass jedes menschliche Individuum zumin-
dest in allen Situationen, in denen es bewusst handelt, sich also nicht nur unbewusst oder 
gar vegetativ verhält, entscheidungsfrei ist. Dem liegt die Überzeugung zugrunde, das Men-
schen im bewussten Wachzustand unter Entscheidungsdruck immer mehrere Handlungs-
möglichkeiten (einschließlich des Nichthandelns oder Unterlassens) haben und somit Ver-
antwortung für ihr Handeln tragen. Psychologisch und sozial geht deshalb jeder Mensch – 
soweit wir wissen: kultur- und epochenunabhängig – davon aus, dass er sich in in einem 
subjektiven ‚Möglichkeitsraum‘ befindet, der ihm zumindest eine formale 



5 
 

Entscheidungsfreiheit hinsichtlich seines Handelns einräumt, selbst wenn einige der darin 
eröffneten Varianten mit eigenem Schaden verbunden sein werden. 
 
Die Frage ist nun, wie eine so konzipierte subjektive Möglichkeit mit ihren notwendig vo-
rausgehenden Wahrnehmungen der Wirklichkeit zusammenhängt. Dabei geht es jedoch 
neuerlich nicht nur um als wirklich wahrgenommene Ereignisse und Zustände, sondern 
auch um die Einschätzung der Wahrscheinlichkeit dessen, was je nach Handlungsent-
scheidung daraus folgen wird. Damit rückt neben angeborenen Verhaltensmustern die in-
dividuelle und kollektive Erfahrung in den Mittelpunkt jenes sozialen Möglichkeitsraums. 
Sie eröffnet wesentlich das, was in den Sozialwissenschaften oft als ‚operational frame-
work‘ oder auf Deutsch schlicht als Handlungsspielraum bezeichnet wird. Dieser Hand-
lungsspielraum setzt wiederum seitens der beteiligten Personen einen mehr oder weniger 
großen mentalen Vorstellungsraum voraus, der im Englischen als ‚mental framework‘ be-
zeichnet wird. Die drei bisher benannten, so genannten frameworks stehen also in folgen-
dem hierarchischen Zusammenhang: 
 

Physical framework 
⬇ 

Mental framework (psychologisch) 
⬇ 

Operational framework (psychologisch und soziologisch) 
 

Auf allen dreien dieser Ebenen gelten unterschiedliche Möglichkeitsbegriffe. Während der-
jenige der vorstehend obersten Ebene bereits besprochen wurde, ist bei der Analyse der 
Begriffe des Möglichen auf den beiden unteren Ebene zunächst Aufklärung notwendig, wie 
sie zusammenspielen. Da das mental framework sich nur auf das individuelle Vorstellungs- 
und Denkvermögen bezieht, das operational framework, also der Handlungsspielraum, 
aber sowohl individuellen psychischen als auch sozialen Bedingungen unterliegt, macht es 
einen großen Unterschied, ob jemand sagt: ‚Das ist mir unmöglich‘ oder ‚Das ist uns un-
möglich‘. Beide Äußerungen werfen außerdem die Frage auf, ob sich die besagte Unmög-
lichkeit nur auf die Grenzen des Vorstellungsvermögens oder auf eine reale Unmöglich-
keit beziehen. 
 
Ein Sonderfall in Gestalt des Entscheidungsunvermögens, obwohl die Freiheit dazu theo-
retisch besteht, wird in der Philosophie unter dem Slogan ‚Buridans Esel‘ beschrieben und 
ist schon seit Antike ein Topos der Philosophie des Möglichen. In der dazugehörigen Meta-
pher geht es um einen Esel, der verhungert, weil ihm von seinem Besitzer Buridan zwei ge-
nau gleichgroße Heuhaufen gleicher Qualität in gleicher Entfernung links und rechts von 
seinem Kopf präsentiert werden. Der Esel verhungert, weil er sich nicht entscheiden kann. 
Die Metapher ähnelt den Zenon’schen Paradoxa, weil sie eine theoretische Situation auf-
machen, die in der Praxis nie auftreten wird. Entscheidungsschwäche ist zwar ein häufi-
ges psychisches Hindernis für den Handlungserfolg einer Person oder Körperschaft. Die 
hat aber ganz andere Gründe als das exakte Gleichgewicht zweier objektiver Möglichkeiten, 
die zur Handlungsblockade führen. Der individualpsychologische Möglichkeitsbegriff ist 
hiervon genauso wenig betroffen wie von anderen psychischen Hindernissen und Störun-
gen, wie z.B. überdurchschnittliche Entscheidungsangst. 



6 
 

 
Das physical framework, also die ontologisch-objektiven Hintergrundannahmen, tritt wie-
derum im Alltag meist in den Hintergrund, weil es, obwohl viele Details einer Situation un-
vermeidlich ungewiss sind, als so selbstverständlich angesehen wird, dass die Einzelheiten 
unter dem häufig bestehenden Handlungsdruck nicht in Frage gestellt werden können.  
Stattdessen rückt das Zusammenspiel existenzialphilosophischer, psychologischer, sozio-
logischer, ethischer und letztlich auch politischer Fragen in den Mittelpunkt eines pragma-
tischen Möglichkeitsbegriffs. Der schöpft seine Entscheidungsfähigkeit wiederum aus 
sehr unterschiedlichen Quellen: 
 

1. Objektives Wissen: Wissenschaftlicher Erkenntnisstand, technische Machbarkei-
ten, historische Erfahrungen, daraus ableitbare Verhältnisse von Chance und Risiko. 

2. Subjektives Wissen: Persönliche Biografien, psychische und körperliche Zustände 
und Belastungsgrenzen, unverzichtbare Bedürfnisse. 

3. Individuelle Erwartungen: Wünsche und Hoffnungen auf ein besseres Leben. 
4. Kollektive Erwartungen und politische Strategien: Ethische, letztlich auch rechtli-

che Gestaltungsmöglichkeiten, gesellschaftliche Maximen, Werte und Konzepte zu 
deren Wahrnehmung bzw. Realisierung. 

 
Aus den daraus zu gewinnenden Entscheidungsparametern lässt sich ein theoretischer 
Möglichkeitsraum modellieren, der zumindest für verallgemeinerte, typische Entschei-
dungssituationen das enthält, was man allgemein als rationales oder noch spezifischer als 
vernünftiges Handeln bezeichnet. In der Praxis lässt sich Rationalität oder gar Vernunft al-
lerdings selten mit solchen theoretischen Werkzeugen ins Werk setzen. Vielmehr müssen 
sowohl einzelne Personen als auch Entscheidungsgremien in großen Organisationen oft 
unter epistemisch sehr ungenügenden Bedingungen häufig sehr komplexe und weitrei-
chende Entscheidungen treffen, deren mögliche Auswirkungen sie kaum überschauen, 
sondern bestenfalls grob abschätzen können. 
 
Das Vermögen zur Wahrnehmung solcher Möglichkeiten definiert auch den menschlichen 
Begriff der Freiheit. Schon Immanuel Kant unterschied hierin die positive von der negati-
ven Freiheit.2 Positive Freiheit ist ein Vermögen zur Entfaltung eines eigenen produktiven 
Potenzials, ohne hierzu von der Umwelt genötigt zu werden. Negative Freiheit bezeichnet 
dagegen lediglich die Abwesenheit äußerer Handlungszwänge auf ein Individuum oder ein 
Kollektiv. Eine Besonderheit sowohl des psychischen als auch des sozialen Möglichkeits-
raumes ist es dabei, dass sich die Grenzen des subjektiv Möglichen aus vergangener Erfah-
rung nicht mit Gewissheit ableiten lassen, weil auch die aktuelle psychische und kollektiv 
soziale Befindlichkeit eine große Rolle in den Erfolgsaussichten einer Handlungsalternativ 
spielt. Daher rührt der bekannte Satz aus dem Markus-Evangelium „Alles ist möglich dem, 
der da glaubt“ (Markus 9,23). Denn das subjektiv Mögliche ist hier wesentlich eine Funktion 
der Entschlossenheit und der Willenskräfte, nicht allein der objektiven Umgebungsbedin-
gungen. Diese Kräfte üben häufig entscheidenden Einfluss auf die Abwägung von Chance 
und Risiko vor einer Handlungsentscheidung aus.  
 

 
2 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 472 ff., sinngleich auch in seiner Grundlegung  zur Metaphysik der Sitten, BA 107 ff. Aus-
führlich dazu und häufig zitiert ebenfalls Isaiah Berlin in Freiheit – Vier Versuche, Fischer, Frankfurt/Main 2006. 



7 
 

Es wäre andererseits ein schwerer Irrtum zu glauben, dass eine grenzenlose Erweiterung 
jeglicher Handlungsspielräume immer eine gute Sache sei. Tatsächlich sind die Ethik als 
eine theoretische Disziplin zur Formulierung gemeinwohlorientierten Verhaltens und die 
Moral als informeller, oft diffuser Regelfundus zur privaten und öffentlichen Verhaltens-
steuerung im Wesentlich Bemühungen um eine Eingrenzung möglicher Verhaltensspiel-
räume, nämlich solcher, die allgemein als schädlich empfunden werden. Beide postulieren 
folglich für das friedlichen Zusammenleben eine gerechtfertigte Unfreiheit, d.h. Be-
schneidungen des Freiheitsbedürfnisses. Das wird häufig übersehen. Hier greifen letztlich 
pragmatische und ethische Vorbehalte ein, die bereits Paulus so formulierte: „Alles ist er-
laubt, aber nicht alles dient dem Guten. Alles ist erlaubt, aber nicht alles baut [die Ge-
meinde oder das Gemeinwesen] auf. (1Kor 6,12)  
 
Vorstellungen von Handlungsalternativen, die sich schließlich als tatsächlich unrealisier-
bar herausstellen, bewegen sich im Übrigen, solange sie nur in der Vorstellung existieren, 
auf einer anderen Möglichkeitsebene als reale Möglichkeiten. Der mentale Vorstellungs-
raum ist einerseits unbeschränkt von den Grenzen der extramentale Wirklichkeit, kann an-
dererseits jedoch interne Beschränkungen enthalten, die zu einem Übersehen realer Mög-
lichkeiten der Außenwelt führen. Es handelt sich dabei um einen mentalen Versuchsraum, 
in dem Möglichkeiten lediglich symbolisch, d.h. experimentell imaginiert werden, deren 
Sinnhaftigkeit aber erst anschließend durch Vergleich mit realen Situationsdaten evaluiert 
werden kann. Es ist deshalb ein großer Fehler,  den gesamten Möglichkeitsraum auf ledig-
lich physikalisch-objektive Möglichkeiten begrenzen zu wollen, was im Übrigens auch dem 
vorgenannten Emergenzmodell widerspricht. Eine solche Reduktion würde von vornherein 
alle ethischen und moralischen Überlegungen und damit auch alle Wertkriterien einer 
Handlungsmotivation und -entscheidung ausschließen, sofern sie nicht bereits gesetzlich- 
objektive Realität angenommen haben, was grob sozialunverträglich wäre. Die heute ins-
besondere von global agierenden, technischen Großunternehmen häufig beschworene Ma-
gie des technischen Fortschritts ist deshalb auch Ausdruck der darin immanenten Reduk-
tion des sozialen Möglichkeitsraumes auf das nur technisch Mögliche. 
 
4. Der politische Möglichkeitsbegriff 
 
In diesem Zusammenhang praktischer Möglichkeiten entfaltet sich auch ein positiver bzw. 
negativer politischer Möglichkeitsbegriff. Der steht wiederum unter einer weiteren und 
neuen Differenz, nämlich dem Unterschied zwischen den einander widersprechenden Inte-
ressen mehrerer politischer Akteur:innen und der Möglichkeit Einzelner, sich mit oder auch 
gegen den Willen einer Mehrheit durchzusetzen. Gleichzeitig ist politische Gestaltung in 
großen Gesellschaften auch bei Ablehnung aller Gewalt nur möglich, wenn ein fairer politi-
scher Wettbewerb die Möglichkeit der Durchsetzung einer dominanten Kraft, z.B. einer Par-
tei einer Partei, ermöglicht, hilfsweise einer Koalition, die die Mehrheit der Wählerstimmen 
hinter sich vereinigt. Dies gilt grundsätzlich auch für den wirtschaftlichen Möglichkeits-
raum. Die Beschneidung der Möglichkeiten von Wettbewerbern qua Durchsetzung stärke-
rer Konkurrenten ist also nicht grundsätzlich schlecht, sondern bedarf der öffentlichen und 
wirksamen Regulierung.  Neben der Ethik und Moral ist dies eines weiteres Beispiel für eine 



8 
 

gesellschaftlich sinnvolle und teilweise sogar notwendige Beschneidung individueller und 
korporativer Handlungsmöglichkeiten.3  
 
In den letzten Jahren jedoch wird der politische Möglichkeitsbegriff jedoch wieder zuneh-
mend und mit großer Rücksichtslosigkeit von Kräften vor allem großer Staaten und Unter-
nehmen in Richtung eines offenen Autoritarismus ausgedehnt, und zwar sowohl national 
als auch international. Sowohl die Wahrnehmung als auch die Einschränkung der politi-
schen und wirtschaftlichen Wettbewerbsfreiheit durch strenge Regulierung ist zwar völker-
rechtlich und auch in den meisten staatlichen Verfassungen ethischen Grenzen unterwor-
fen. Die Aufhebung aller dieser Grenzen deshalb gilt als historischer Rückfall in die Zeiten 
eines ungezügelten Nationalismus und roher politischer Gewalt.  
 
Die nie ganz zu tilgende Möglichkeit eines erfolgreichen Einsatzes politischer Gewalt wirkt 
sich auch sehr ernüchternd auf jeden historisch-moralischen Fortschrittsbegriff aus. Dem 
versuchen religiös basierte Gesellschaftsmodelle regelmäßig dadurch entgegenzuwirken, 
dass sie die Einschränkung des sozialen Möglichkeitsraumes durch eine transzendente 
Autorität namens Gott zu rechtfertigen versuchen. Dem Vorwurf, dass die menschliche 
Freiheit aufgrund einer solchen göttlichen Determinationsallmacht vollkommen ausge-
höhlt sei, begegnen sie mit dem logisch nicht zielführenden Argument, dass der Weltenlauf 
zwar vollständig durch eine primäre Größe namens Gott determiniert, diese selbst aber 
nicht determiniert sei. Damit ist dem Menschen jedoch noch kein eigener Möglichkeits-
raum eröffnet, abgesehen davon, dass agnostische oder atheistische Personen mit sol-
chen Antworten ohnehin nicht viel anfangen können.  
 
Die Fähigkeit zur Erhaltung der feinen Balance im Möglichkeitsraum zwischen dem allge-
meinen Wunsch nach maximaler positiver und negativer Freiheit und den Notwendigkeiten 
ihrer Einschränkung ist, lässt sich aus all dem folgern, der Kern aller politischen Klugheit. 
(ws) 

 
3 In den ersten Jahrzehnten nach dem 2. Weltkrieg wurde dieses Konzept in Europa als ‚Ordoliberalismus‘ bezeichnet und in Deutschland 
z.B. ausdrücklich von Ludwig Erhard verfolgt. 


