MOM
esprache

Zusammenfassung des Treffens vom 11.01.2026

Stichwort: ,Moéglichkeit*

Teilnehmer:innen: Stefan Mebs, Renate Teucher, Arno Wiehe, Martin Wein, Aliki Burger,
Anna Strasser, Hans-Joachim Kiderlen, Auris Lipinski, Wolfgang Sohst

Dem Begriff des Mdglichen ndhert man sich sinnvollerweise unter vier verschiedenen Ge-
sichtspunkten:

Die abstrakte, formallogische Perspektive
Die ontologisch-objektive Perspektive

Die epistemisch-subjektive Perspektive
Die politische Perspektive.

PoOd=

Alle vier Perspektiven erfordern eine grundlegend verschiedene Methodik, um sich Uber sie
verstandigen zu konnen. Geht man davon aus, dass die Welt ein subjektiv und objektiv ko-
harentes und konsistentes Ganzes ist, ergibt sich das Verstandnis der unterschiedlichen
Annaherungen an das Moégliche daraus, einerseits eine vermittelnde Sprache zu finden, die
alle vier Betrachtungsebenen miteinander verbindet, die andererseits die Verschiedenheit
ihrer Perspektiven nicht aus dem Augen verliert. Dies setzt zunachst das Anerkenntnis vo-
raus, dass es tatsachlich eine objektive Welt gibt, d.h. eine solche, deren Existenz von kog-
nitiv begabten Wesen unabhangig ist. Dazu sind nicht alle Menschen bereit. Die Moglich-
keit subjektiver Aspekte Welt wurde dagegen noch von praktisch niemandem und in keiner
Kultur geleugnet.

1. Der formallogische Moglichkeitsbegriff

Ein formallogischer, d.h. vollkommen abstrakter Umgang mit dem Mdéglichen wurde in sei-
ner modernen Form vor etwas mehr als 100 Jahren mit der so genannten Modallogik entwi-
ckelt, beginnend um 1912 mit den Arbeiten des US-amerikanischen Philosophen Clarence
Irving Lewis. Die Modallogik stellt die Mdglichkeit in die Mitte zwischen zwei weitere Be-
griffe, ndmlich jenen der Unmoglichkeit und ihren komplementaren der Notwendigkeit.
Man kann sich dieser Definition zufolge die Mdglichkeit wie einen dreistufigen Schalter auf
dem breiten Bereich zwischen Notwendigkeit und Unmaéglichkeit vorstellen:

Notwendigkeit Unméglichkeit

B e T e e o

Bereich des Méglichen



Diesem rein formalen Maoglichkeitsbegriff zufolge ist alles, was nicht unmadglich oder not-
wendig ist, modglich, ohne jedoch die Anwendung dieser Formel auf die Wirklichkeit zu kon-
kretisieren.

Fur diesen Mdglichkeitsbegriff wurde in der Modallogik ein umfangreicher formaler Aussa-
genapparat entwickelt, mit dem sich logisch wahre Aussagen aus wenigen Axiomen dieser
Logik ableiten lassen. Das groBBe Problem der traditionellen Modallogik ist jedoch, dass sie
ausschlieBlich mit ternaren Aussagewerten arbeitet, d.h. sie reduziert die zulassigen Werte
ihrer Aussagen auf die drei Werte ,notwendig’, ,mdglich® und ,unmaoglich’. Es gibt dort folg-
lich, metaphorisch gesprochen, keinen ,Schieberegler?, der auch mehr oder weniger wahr-
scheinliche Moéglichkeiten zulasst, sondern nur einen starren Schalter, der ausschlieBlich
die drei fixierten Aussagewerte ,notwendig‘, ,moglich‘ oder ,unmoglich® erlaubt. Aus die-
sem Grunde ist der formallogische Moéglichkeitsbegriff fur einen wirklichkeitsgerechteren
Umgang mit dem Moglichen sowohl aus ontologisch-objektiver als auch aus epistemisch-
subjektiver Perspektive weitgehend ungeeignet. Einen besseren, allerdings intellektuell
deutlich anspruchsvolleren Ansatz liefern hier die mathematischen Disziplinen der
Stochastik bzw. der Wahrscheinlichkeitsrechnung.

Schon die allgemeine Bool’sche Aussagenlogik’ hiltim Ubrigen zwei verschiedene Ope-
ratoren fur den Umgang mit Verlaufs-, Wahl- und Entscheidungsmadglichkeiten bereit. Der
Oberbegriff hierfur lautet ,Disjunktion®. Die Diskunktion duBert sich wiederum in zwei ver-
schiedenen Varianten: Stehen einzelne Personen oder kollektive Entitaten vor der Moglich-
keit einer Wahl zwischen gegebenen Alternativen im Sinne eines logisch inklusiven Oder,
d.h. sich gegenseitig nicht ausschlieBender Moglichkeiten, wird dies durch ,OR* bzw. das
Zeichen V' (von lateinisch ,vel‘=,oder), andernfalls, d.h. als als Wahlmoglichkeit unter ei-
nander ausschlieBenden Alternativen, als exklusives Oder durch ,XOR‘ bzw. das Zeichen
,V* ausgedriickt.

2. Der ontologisch-objektive Méglichkeitsbegriff

Dem gesamten modernen Wissenschaftsbegriff liegt die Behauptung der Moglichkeit von
Zustanden und Prozessen in einer von kognitiv begabten Wesen, speziell von Menschen,
unabhangigen Welt zugrunde. Alles Beschreibungen der Welt, die aus dieser Perspektive
vorgenommen werden, bezeichnet man auch als ,physical framework* einer Betrachterper-
spektive. Kennzeichen dieser Perspektive sind:

(a) Eine Standardisierung der Ereignis- und Zustandsbegriffe bei der Beschreibung in-
tersubjektiver Beobachtungen;

(b) der Versuch, Ereignisketten in Ursache-Wirkungs-Beziehungen zu deuten;

(c) derVersuch, aus solchen Ereignisketten allgemeine Konstanten und RegelmaBigkei-
ten der Wechselwirkung abzuleiten;

(d) der Versuch einer maximalen Abstraktion beobachteter Ereignisse und Zustande in
Gestalt mathematischer Funktionen;

"Einen guten Uberblick Giber die Operatoren der Boole’schen Logik gibt der Wikipedia-Artikel unter: https://de.wikipedia.org/wiki/Boole-
scher_Operator.

2



(e) derVersuch, durch Beobachtung gewonnene Erklarungen von Ereignissen und Zu-
standen fur Ereignisprognosen zu nutzen.

Der sich daraus ergebende Moglichkeitsbegriff ist heute eng mit dem Konzept der Wahr-
scheinlichkeit verbunden. Der Begriff ,wahrscheinlich® sagt allerdings nichts dartuber aus,
wie es Uberhaupt méglich sein kann, dass etwas wahrscheinlich und nicht lediglich gewiss
im Sinne von notwendig oder unmoglich ist. Der Begriff der Mdglichkeit im ontologisch ob-
jektiven Sinne ist somit auch dem Begriff der empirischen Wahrscheinlichkeit vorgangig. Er
ist jedoch nurin einer einzigen physikalischen Disziplin, ndmlich der Quantenmechanik,
prazise geklart. Dort bezeichnet der Begriff ,Mdglichkeit® die ausschlieBlich statistisch er-
mittelbare Bestimmtheit elementarphysikalischer Ereignisse und Zustande, d.h. umge-
kehrt: deren Unbestimmtheit im Einzelfall.

Dies wirft schwierige Fragen auf, die bis heute ungeklart sind, beispielsweise jene, wie es
sein kann, dass die so genannte ,koharente‘ Welt auf der Ebene der Quantenmechanik
plotzlich und mit absoluter Gewissheitin die ,inkoharente‘ Welt der Makrophysik Uibergeht.
Ebenfalls bis heute ungeklart ist die Frage, wie die beiden zueinander inkompatiblen Stan-
dardmodelle der Theoretischen Physik, namlich das quantenmechanische und das relati-
vistische Modell, miteinander vereinigt werden kénnen, eine Frage, die ihrerseits eng mit
einer ontologischen Deutung des Begriffs der Wahrscheinlichkeit zusammenhangt. All dies
sind fundamentale Fragen eines realen, d.h. ontologisch-objektiven Méglichkeitsbegriffs.

Sofern man nun nicht bestreitet, dass es Uberhaupt eine solche ontologisch-objektive
Ebene der Welt, d.h. eines geistunabhangigen Universums gibt, die auch das Verhalten
geistbegabter Wesen steuert, ist die Zulassung einer solchen realen Mdglichkeit eine lo-
gisch zwingende Voraussetzung daflr, dass es auch auf den hoheren Existenzebenen, also
z.B. der biologisch oder gar menschlichen Existenz, in einem nicht nur eingebildeten Sinne
Moglichkeiten geben kann. Oder anders gesagt: Wenn die Welt tatsachlich von Grund auf —
zumindest ab ihren makrophysikalischen Zustdnden — absolut determiniert ware, kdnnte es
auch auf den hoheren Ebenen keine Mdglichkeit und damit auch keine Verhaltensfreiheit
von Lebewesen geben, auch nicht des Menschen,.

Ein Losungsansatz flr dieses Problem wird bereits seit ca. einhundert Jahren unter dem
Stichwort ,Emergenz’ verfolgt. Diese Theorie ist allerdings nur dann erfolgversprechend,
wenn man das in der europaischen Neuzeit aus der christlichen Metaphysik Ubernommene
Axiom gottlicher Allmacht hinterfragt, demzufolge ,die Welt (heute: das physische Univer-
sum) von Anfang an und fur immer von einem einzige Satz fester, nunmehr so genannter
Naturgesetze und -konstanten gesteuert wird. Tatsachlich ist dieses Axiom flr die gesam-
ten modernen Naturwissenschaften jedoch ohne Belang und sogar hinderlich. Stattdessen
bietet es sich an, von einer prozesslogischen Offenheit des Universums auszugehen. Man
kénnte beispielsweise statt von einer dualistisch konzipierten Metaphysik, die (a) transzen-
dent geltende Naturgesetze und (b) dartber hinaus deren innerweltliche Geltung behaup-
tet, von einem unaren, d.h. aus sich selbst heraus evolvierenden, weltimmanenten Bedin-
gungsgefluge ausgehen, dessen Fahigkeit zur Binnendifferenzierung der jeweils geltenden
Ereignis- und Zustandsbedingungen auf linear geschichteten Existenzebenen man als ,no-
mologische Offenheit’ bezeichnen kann. Ob dieser logisch unbegrenzten Fahigkeit zur



Binnendifferenzierung empirische Grenzen gesetzt sind, lasst sich jedoch bis heute nicht
sagen. Ein solcher Theorieansatz bietet zumindest die Grundlage eines Moglichkeitsbe-
griffs, der sich konsistent auch auf den anschlieBenden epistemisch-subjektiven Méglich-
keitsbegriff anwenden lasst.

Der emergente Moglichkeitsbegriff macht die Maglichkeit, wenn man sie auf der ontologi-
schen Ebene als gegeben anerkennt, zu einer Eigenschaft des Wesens des Seins selbst.
Dies impliziert das Konzept des Selbstvollzugs im Sinne einer Potenz zur strukturellen Ver-
anderung der Seinsbedingungen im Sein selbst, d.h. ohne Rekurs auf transzendente Geset-
zesautoritaten. Dazu gehort auch das Anerkenntnis, dass eine ausschlieBlich mathemati-
sche Modellierung kunftiger Entwicklungen immer von einer empirisch nicht gedeckten
Umkehrbarkeit aller physischen Prozesse ausgeht: Das zerbrochen Ei wird sich jedoch nie-
mals wieder in ein intaktes zurtickverwandeln. Der Zweite Hauptsatz der Thermodynamik,
d.h. der so genannte ,Entropie-Satz‘, widerlegt die implizite Behauptung einer auch physi-
schen Umkehrbarkeit mathematischer Funktionen jedoch in vielen Fallen. Er ist gleichwohl
nur eine verallgemeinerte Schlussfolgerung aus sehr vielen Beobachtungen, mithin ein
Axiom der Physik, das keinen mathematischen Beweis seiner Geltung liefern kann, sondern
als Axiom aller Beweisbarkeit per definitionem vorausgeht.

Daruber hinaus wurden in der jungeren Vergangenheit sowohlvon prominenten Philoso-
phen (z.B. Alvin Plantinga) als auch Theoretischen Physikern (z.B. Max Teghart) unter-
schiedliche Ideen entwickelt, die unter dem Titel ,Viele-Welten-Theorien‘ zusammenge-
fasst werden kdnnen. Sie gehen allesamt davon aus, dass es genau so viele Welten wie
Maoglichkeiten ihrer Entwicklung gibt — also unendlich viele, weil es sich dabei um eine
Uberabzahlbar groBe Potenzmenge handelt —, nur dass uns diese alternativen Welten leider
absolut unzugénglich sind. Derartige Spekulationen haben keinerlei ersichtlichen prakti-
schen Wert, weshalb sie hier nicht weiter erlautert werden.

3. Der epistemisch-subjektive Méglichkeitsbegriff

Dieser Moglichkeitsbegriff definiert die Grenzen des Mdéglichen auf der Grundlage dessen,
was Menschen in einer konkreten Situation als ihre Handlungsoptionen sehen. Das
schlieBt sowohl ein, dass sie real bestehende Handlungsmaoglichkeiten nicht erkennen als
auch, dass sie sich Moglichkeiten einbilden, die sie tatsachlich nicht haben. Die daraus re-
sultierende, reale Ungewissheit des Erfolgs einer Handlungsentscheidung kénnen wir als
die Summe aus kognitiven und emotionalen Erkenntnisdefiziten beschreiben.

Aus der Perspektive des menschlichen Weltverhaltnisses ist es sowohl existenziell als
auch sozial unverzichtbar davon auszugehen, dass jedes menschliche Individuum zumin-
destin allen Situationen, in denen es bewusst handelt, sich also nicht nur unbewusst oder
gar vegetativ verhalt, entscheidungsfrei ist. Dem liegt die Uberzeugung zugrunde, das Men-
schen im bewussten Wachzustand unter Entscheidungsdruck immer mehrere Handlungs-
moglichkeiten (einschlieBlich des Nichthandelns oder Unterlassens) haben und somit Ver-
antwortung fur ihr Handeln tragen. Psychologisch und sozial geht deshalb jeder Mensch —
soweit wir wissen: kultur- und epochenunabhangig — davon aus, dass er sich inin einem
subjektiven ,Moglichkeitsraum® befindet, der ihm zumindest eine formale



Entscheidungsfreiheit hinsichtlich seines Handelns einrGumt, selbst wenn einige der darin
eroffneten Varianten mit eigenem Schaden verbunden sein werden.

Die Frage ist nun, wie eine so konzipierte subjektive Mdglichkeit mit ihren notwendig vo-
rausgehenden Wahrnehmungen der Wirklichkeit zusammenhangt. Dabei geht es jedoch
neuerlich nicht nur um als wirklich wahrgenommene Ereignisse und Zustande, sondern
auch um die Einschatzung der Wahrscheinlichkeit dessen, was je nach Handlungsent-
scheidung daraus folgen wird. Damit ruckt neben angeborenen Verhaltensmustern die in-
dividuelle und kollektive Erfahrung in den Mittelpunkt jenes sozialen Moglichkeitsraums.
Sie eroffnet wesentlich das, was in den Sozialwissenschaften oft als ,operational frame-
work* oder auf Deutsch schlicht als Handlungsspielraum bezeichnet wird. Dieser Hand-
lungsspielraum setzt wiederum seitens der beteiligten Personen einen mehr oder weniger
groBen mentalen Vorstellungsraum voraus, der im Englischen als ,mental framework‘ be-
zeichnet wird. Die drei bisher benannten, so genannten frameworks stehen also in folgen-
dem hierarchischen Zusammenhang:

Physical framework
]

Mental framework (psychologisch)
Operational framework (psychologisch und soziologisch)

Auf allen dreien dieser Ebenen gelten unterschiedliche Moglichkeitsbegriffe. Wahrend der-
jenige der vorstehend obersten Ebene bereits besprochen wurde, ist bei der Analyse der
Begriffe des Mdglichen auf den beiden unteren Ebene zunachst Aufklarung notwendig, wie
sie zusammenspielen. Da das mental framework sich nur auf das individuelle Vorstellungs-
und Denkvermogen bezieht, das operational framework, also der Handlungsspielraum,
aber sowohlindividuellen psychischen als auch sozialen Bedingungen unterliegt, macht es
einen groBen Unterschied, ob jemand sagt: ,Das ist mir unmoglich‘ oder ,Das ist uns un-
moglich‘. Beide AuBerungen werfen auBerdem die Frage auf, ob sich die besagte Unmog-
lichkeit nur auf die Grenzen des Vorstellungsvermogens oder auf eine reale Unmoglich-
keit beziehen.

Ein Sonderfall in Gestalt des Entscheidungsunvermogens, obwohl die Freiheit dazu theo-
retisch besteht, wird in der Philosophie unter dem Slogan ,Buridans Esel‘ beschrieben und
ist schon seit Antike ein Topos der Philosophie des Moéglichen. In der dazugehdrigen Meta-
pher geht es um einen Esel, der verhungert, weil ihm von seinem Besitzer Buridan zwei ge-
nau gleichgroBe Heuhaufen gleicher Qualitat in gleicher Entfernung links und rechts von
seinem Kopf prasentiert werden. Der Esel verhungert, weil er sich nicht entscheiden kann.
Die Metapher ahnelt den Zenon’schen Paradoxa, weil sie eine theoretische Situation auf-
machen, die in der Praxis nie auftreten wird. Entscheidungsschwache ist zwar ein haufi-
ges psychisches Hindernis flir den Handlungserfolg einer Person oder Kérperschaft. Die
hat aber ganz andere Gruinde als das exakte Gleichgewicht zweier objektiver Méglichkeiten,
die zur Handlungsblockade fuhren. Der individualpsychologische Mdglichkeitsbegriff ist
hiervon genauso wenig betroffen wie von anderen psychischen Hindernissen und Storun-
gen, wie z.B. Uberdurchschnittliche Entscheidungsangst.



Das physical framework, also die ontologisch-objektiven Hintergrundannahmen, tritt wie-
derum im Alltag meistin den Hintergrund, weil es, obwohl viele Details einer Situation un-
vermeidlich ungewiss sind, als so selbstverstandlich angesehen wird, dass die Einzelheiten
unter dem haufig bestehenden Handlungsdruck nicht in Frage gestellt werden kénnen.
Stattdessen rlickt das Zusammenspiel existenzialphilosophischer, psychologischer, sozio-
logischer, ethischer und letztlich auch politischer Fragen in den Mittelpunkt eines pragma-
tischen Moglichkeitsbegriffs. Der schopft seine Entscheidungsfahigkeit wiederum aus
sehr unterschiedlichen Quellen:

1. Objektives Wissen: Wissenschaftlicher Erkenntnisstand, technische Machbarkei-
ten, historische Erfahrungen, daraus ableitbare Verhaltnisse von Chance und Risiko.

2. Subjektives Wissen: Personliche Biografien, psychische und kérperliche Zustande

und Belastungsgrenzen, unverzichtbare Bedurfnisse.

Individuelle Erwartungen: Winsche und Hoffnungen auf ein besseres Leben.

4. Kollektive Erwartungen und politische Strategien: Ethische, letztlich auch rechtli-
che Gestaltungsmaoglichkeiten, gesellschaftliche Maximen, Werte und Konzepte zu
deren Wahrnehmung bzw. Realisierung.

w

Aus den daraus zu gewinnenden Entscheidungsparametern lasst sich ein theoretischer
Méoglichkeitsraum modellieren, der zumindest fur verallgemeinerte, typische Entschei-
dungssituationen das enthalt, was man allgemein als rationales oder noch spezifischer als
verniinftiges Handeln bezeichnet. In der Praxis lasst sich Rationalitat oder gar Vernunft al-
lerdings selten mit solchen theoretischen Werkzeugen ins Werk setzen. Vielmehr missen
sowohl einzelne Personen als auch Entscheidungsgremien in groBen Organisationen oft
unter epistemisch sehr ungentigenden Bedingungen haufig sehr komplexe und weitrei-
chende Entscheidungen treffen, deren mdégliche Auswirkungen sie kaum Uberschauen,
sondern bestenfalls grob abschatzen kdnnen.

Das Vermogen zur Wahrnehmung solcher Moglichkeiten definiert auch den menschlichen
Begriff der Freiheit. Schon Immanuel Kant unterschied hierin die positive von der negati-
ven Freiheit.? Positive Freiheit ist ein Vermdgen zur Entfaltung eines eigenen produktiven
Potenzials, ohne hierzu von der Umwelt genotigt zu werden. Negative Freiheit bezeichnet
dagegen lediglich die Abwesenheit auBerer Handlungszwange auf ein Individuum oder ein
Kollektiv. Eine Besonderheit sowohl des psychischen als auch des sozialen Mdglichkeits-
raumes ist es dabei, dass sich die Grenzen des subjektiv Méglichen aus vergangener Erfah-
rung nicht mit Gewissheit ableiten lassen, weil auch die aktuelle psychische und kollektiv
soziale Befindlichkeit eine groBe Rolle in den Erfolgsaussichten einer Handlungsalternativ
spielt. Daher rihrt der bekannte Satz aus dem Markus-Evangelium ,,Alles ist moglich dem,
der da glaubt“ (Markus 9,23). Denn das subjektiv Mdgliche ist hier wesentlich eine Funktion
der Entschlossenheit und der Willenskrafte, nicht allein der objektiven Umgebungsbedin-
gungen. Diese Krafte Uben haufig entscheidenden Einfluss auf die Abwagung von Chance
und Risiko vor einer Handlungsentscheidung aus.

2 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 472 ff., sinngleich auch in seiner Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 107 ff. Aus-
fuhrlich dazu und haufig zitiert ebenfalls Isaiah Berlin in Freiheit — Vier Versuche, Fischer, Frankfurt/Main 2006.



Es ware andererseits ein schwerer Irrtum zu glauben, dass eine grenzenlose Erweiterung
jeglicher Handlungsspielrdume immer eine gute Sache sei. Tatsachlich sind die Ethik als
eine theoretische Disziplin zur Formulierung gemeinwohlorientierten Verhaltens und die
Moral als informeller, oft diffuser Regelfundus zur privaten und 6ffentlichen Verhaltens-
steuerung im Wesentlich Bemuhungen um eine Eingrenzung moglicher Verhaltensspiel-
raume, namlich solcher, die allgemein als schadlich empfunden werden. Beide postulieren
folglich fur das friedlichen Zusammenleben eine gerechtfertigte Unfreiheit, d.h. Be-
schneidungen des Freiheitsbedlrfnisses. Das wird haufig GUbersehen. Hier greifen letztlich
pragmatische und ethische Vorbehalte ein, die bereits Paulus so formulierte: ,Alles ist er-
laubt, aber nicht alles dient dem Guten. Alles ist erlaubt, aber nicht alles baut [die Ge-
meinde oder das Gemeinwesen] auf. (1Kor 6,12)

Vorstellungen von Handlungsalternativen, die sich schlieBlich als tatsachlich unrealisier-
bar herausstellen, bewegen sich im Ubrigen, solange sie nur in der Vorstellung existieren,
auf einer anderen Moglichkeitsebene als reale Moglichkeiten. Der mentale Vorstellungs-
raum ist einerseits unbeschrankt von den Grenzen der extramentale Wirklichkeit, kann an-
dererseits jedoch interne Beschréankungen enthalten, die zu einem Ubersehen realer Mog-
lichkeiten der AuBenwelt fihren. Es handelt sich dabei um einen mentalen Versuchsraum,
in dem Maoglichkeiten lediglich symbolisch, d.h. experimentell imaginiert werden, deren
Sinnhaftigkeit aber erst anschlieBend durch Vergleich mit realen Situationsdaten evaluiert
werden kann. Es ist deshalb ein groBer Fehler, den gesamten Méglichkeitsraum auf ledig-
lich physikalisch-objektive Méglichkeiten begrenzen zu wollen, was im Ubrigens auch dem
vorgenannten Emergenzmodell widerspricht. Eine solche Reduktion wiirde von vornherein
alle ethischen und moralischen Uberlegungen und damit auch alle Wertkriterien einer
Handlungsmotivation und -entscheidung ausschlieBen, sofern sie nicht bereits gesetzlich-
objektive Realitdt angenommen haben, was grob sozialunvertraglich ware. Die heute ins-
besondere von global agierenden, technischen GroBunternehmen haufig beschworene Ma-
gie des technischen Fortschritts ist deshalb auch Ausdruck der darin immanenten Reduk-
tion des sozialen Moglichkeitsraumes auf das nur technisch Magliche.

4. Der politische Méglichkeitsbegriff

In diesem Zusammenhang praktischer Mdglichkeiten entfaltet sich auch ein positiver bzw.
negativer politischer Moglichkeitsbegriff. Der steht wiederum unter einer weiteren und
neuen Differenz, namlich dem Unterschied zwischen den einander widersprechenden Inte-
ressen mehrerer politischer Akteur:innen und der Moglichkeit Einzelner, sich mit oder auch
gegen den Willen einer Mehrheit durchzusetzen. Gleichzeitig ist politische Gestaltungin
groBen Gesellschaften auch bei Ablehnung aller Gewalt nur moglich, wenn ein fairer politi-
scher Wettbewerb die Moéglichkeit der Durchsetzung einer dominanten Kraft, z.B. einer Par-
tei einer Partei, ermoglicht, hilfsweise einer Koalition, die die Mehrheit der Wahlerstimmen
hinter sich vereinigt. Dies gilt grundsatzlich auch fur den wirtschaftlichen Moéglichkeits-
raum. Die Beschneidung der Méglichkeiten von Wettbewerbern qua Durchsetzung starke-
rer Konkurrenten ist also nicht grundsatzlich schlecht, sondern bedarf der 6ffentlichen und
wirksamen Regulierung. Neben der Ethik und Moral ist dies eines weiteres Beispiel flr eine



gesellschaftlich sinnvolle und teilweise sogar notwendige Beschneidung individueller und
korporativer Handlungsmoglichkeiten.?

In den letzten Jahren jedoch wird der politische Moéglichkeitsbegriff jedoch wieder zuneh-
mend und mit groBer Rucksichtslosigkeit von Kraften vor allem groBer Staaten und Unter-
nehmen in Richtung eines offenen Autoritarismus ausgedehnt, und zwar sowohl national
als auch international. Sowohl die Wahrnehmung als auch die Einschrankung der politi-
schen und wirtschaftlichen Wettbewerbsfreiheit durch strenge Regulierung ist zwar volker-
rechtlich und auch in den meisten staatlichen Verfassungen ethischen Grenzen unterwor-
fen. Die Aufhebung aller dieser Grenzen deshalb gilt als historischer Riickfall in die Zeiten
eines ungezlgelten Nationalismus und roher politischer Gewalt.

Die nie ganz zu tilgende Moglichkeit eines erfolgreichen Einsatzes politischer Gewalt wirkt
sich auch sehr erntichternd auf jeden historisch-moralischen Fortschrittsbegriff aus. Dem
versuchen religios basierte Gesellschaftsmodelle regelmaBig dadurch entgegenzuwirken,
dass sie die Einschrankung des sozialen Moglichkeitsraumes durch eine transzendente
Autoritat namens Gott zu rechtfertigen versuchen. Dem Vorwurf, dass die menschliche
Freiheit aufgrund einer solchen gottlichen Determinationsallmacht vollkommen ausge-
hohlt sei, begegnen sie mit dem logisch nicht zielfUhrenden Argument, dass der Weltenlauf
zwar vollstandig durch eine primare GroBe namens Gott determiniert, diese selbst aber
nicht determiniert sei. Damitist dem Menschen jedoch noch kein eigener Maglichkeits-
raum erdffnet, abgesehen davon, dass agnostische oder atheistische Personen mit sol-
chen Antworten ohnehin nicht viel anfangen kénnen.

Die Fahigkeit zur Erhaltung der feinen Balance im Moglichkeitsraum zwischen dem allge-
meinen Wunsch nach maximaler positiver und negativer Freiheit und den Notwendigkeiten
ihrer Einschrankung ist, lasst sich aus all dem folgern, der Kern aller politischen Klugheit.
(ws)

% In den ersten Jahrzehnten nach dem 2. Weltkrieg wurde dieses Konzept in Europa als ,Ordoliberalismus* bezeichnet und in Deutschland
z.B. ausdrtcklich von Ludwig Erhard verfolgt.

8



